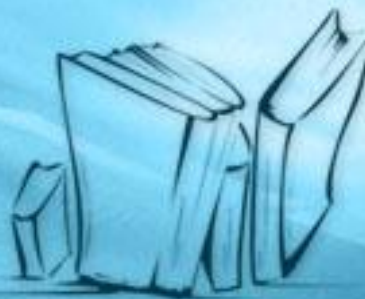


# كيف تمتلك قلب زوجتك؟

أبو الحسن بن محمد الفقيه

مصدر هذه المادة :

الكتبة الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



د. مطر ابن حزم

## بسم الله الرحمن الرحيم

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، وننحو بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.. أما بعد:

فإن أهم عوامل السعادة في الأسر والبيوت هو فقه العشرة الزوجية بكل مفرداتها التي أوجبها الله جل وعلا في كلمة جامعة وجيبة فقال سبحانه: ﴿ وَاعْشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ .

وهذا الأمر يخص الزوجين معًا، فيوجب عليهم مسؤوليات وحقوقًا تتكامل جميعها في نسق المودة والمحبة والألفة؛ لتصنع السعادة في زوايا البيوت.

فالزواج ليس مجرد متعة عابرة.. لكنه شهوة أو إشباع نزوة.. وإنما هو شجرة تنمو في حرث التقوى والخشية من الله.. وتنمو بماء المودة وأداء الواجبات الزوجية.. لتشمر السعادة والسكينة والمتعة أيضًا.. ويترفع عنها غصون صالحة تؤتي أكلها كل حين بإذن ربه.

وإلى كل زوج نهدي هذه الكلمات الناصحة التي تجمع أهم مفردات عشرة النساء بالمعروف.. وتدل على الوسائل المهمة التي يمكن للزوج أن يكتسب بها حب زوجته وتقديرها.. أو يستزيد من ذلك إلى أبعد الحدود.. فإنه كلما تكامل الإخلاص شاع الحب في البيوت.. وبالله تعالى التوفيق.

أبو الحسن بن محمد الفقيه

## عشرتها بالمعروف

العشرة بالمعروف هي الكلمة الجامعة التي تدرج تحتها كل مفردات الألفة والمودة والحقوق الزوجية.. وهي حق واجب بالإجماع على الزوجين معاً كلٌ بحسب موقعه.. إذ قال تعالى في حق الرجال: ﴿وَاعْشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾، كما قال في حق النساء: ﴿وَلْهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾.

وكثير من الأزواج يجهلون تعريف المعروف الواجب عليهم تجاه زوجاتهم.. مما يحدث شرخاً في العلاقات الزوجية يتضامن مع الزمن؛ لظهور منه أمراض اجتماعية عدّة.

فمن الأزواج من يظن أن ما يجب عليه تجاه زوجته هو الإنفاق.. بينما لا يرى أساساً بحقرتها.. وحرمانها من حقوقها الأخرى في بيتها وذاتها ونفسها.. ومنهم من يعاشر أهله معاشرة حافة عارية عن المودة والتفاعل العاطفي الذي لأجله شرع النكاح! إلى غير ذلك من الحالات الكثيرة التي تضيّع معها المعاني الأصلية الثابتة للعشرة بالمعروف.

ولأن الإسلام دين قيم يتسم بالشمولية والكمال.. فإنه جلّ حقائق المعروف الواجب على الزوج تجاه أهله.. وبيته وفصيله تفصيلاً واضحاً لا غموض فيه.

ذلك لتنتشر السعادة في ربوع البيوت والأسر.. وتتجلى الصراعات وما تحدثه من ضرر!

وقد عرف العلماء معنى العشرة بالمعروف بأن يلتزم كل من الزوجين بالواجبات فلا يغبط أحدهما الآخر بحقه!

ولا يتنكر لبنته!

ولا يتبعه أذى ومناً!

ولقد ورد في السنة نصوص كثيرة توجب على كل زوج عشرة أهله بالمعروف.. وتبيان الحقوق التي أوجبها الله جل وعلا على الأزواج تجاه زوجاتهم.

وها هو رسول الله ﷺ يوضح معاهم العترة بالمعروف في يوم مشهود في موقف عرفة في خطبة الوداع، وفي حرصه ﷺ على بيان ذلك في هذا الموطن المبارك وفي حجته ودع فيها أصحابه دلالة قوية على أهمية هذا الموضوع في إرساء دعائم السعادة والصلاح في المسلمين؛ إذ قال ﷺ وقتئذ: «ألا استوصوا النساء خيراً؛ فإنهن عوان عندكم، ليس تملكون منهم شيئاً غير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبينة، فإن فعلن فاهجروهن في المضاجع، واضربوهن ضرباً غير مبرح، فإن أطعنكم، فلا تبغوا عليهن سبيلاً، ألا إن لكم على نسائكم حقاً! ولنسائكم عليكم حق! فاما حقكم على نسائكم، فلا يوطئن فرشكم من تكرهون! ولا يأذن في بيوتكم لمن تكرهون! ألا وحقهن عليكم: أن تحسنو إليهن فيكسوتهن وطعامهن».»

ثم قرن ﷺ في حديث آخر بين كمال الإيمان وحسن الخلق، وجعل الخير كل الخير في حسن الخلق مع الأهل فقال ﷺ: «أكمل

المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً، وخيارهم خيارهم لنسائهم».

وفي هذا الحديث فائدةتان:

**الأولى:** هي أن الخلق الحسن دليل الإيمان في القلوب، وكلما كان خلق المسلم ساماً كلما كان إيمانه عالياً.

**الثانية:** وهي أن أسمى درجات الخلق وأحلاها هي عشرة الزوجة والأهل بالمعروف والإحسان؛ إذ الخبرية التي جعلها رسول الله ﷺ من أحسن إلى أهله هي خيرية مطلقة تعم الخلق وغيره.. وكأنه يقول: خيركم عند الله خيركم لأهله.. وخيركم خلقاً خيركم لأهله.. وهذا كله يدل على أن العشرة الزوجية بالمعروف.. من دلائل الإيمان ومفرداته ومقتضياته.

ولهذا كان رسول الله ﷺ وهو أكمل الناس إيماناً – وأحسنهم إيماناً.. وأحسنهم خلقاً.. خير الناس لأهله وأرحمهم بهن.. وإليك أخي الكريم قبسات من هديه في العشرة الزوجية.. تجعلها قدوة بين عينيك:

### هدى النبي ﷺ

#### في عشرته لأهله

يقول ابن القيم رحمه الله: صح عنه روى من حديث أنس رضي الله عنه أنه قال: «حب إلي من دنياكم: النساء والطيب، وجعلت قرة عيبي في الصلاة» [رواه النسائي والحاكم ووافقه الذهبي].

وَكَانَتْ سِيرَتُهُ مَعَ أَزْوَاجِهِ: حَسْنُ الْمَاعِشَةِ، وَحَسْنُ الْخَلْقِ!

وَكَانَ يُسْرِبُ إِلَى عَائِشَةَ بَنَاتِ الْأَنْصَارِ يَلْعَبُنَّ مَعَهَا، وَكَانَ إِذَا  
هُوِيَتْ شَيْئًا لَا مُحِدُورٌ فِيهِ تَابَعَهَا عَلَيْهَا.

وَكَانَتْ إِذَا شَرِبَتْ مِنَ الْإِنَاءِ أَحَدَهُ، فَوُضِعَ فِيهِ فِي مَوْضِعِ فَمِهَا  
وَشَرَبَ!

وَكَانَ إِذَا تَعْرَفَتْ عَرْقًا – وَهُوَ الْعَظَمُ الَّذِي عَلَيْهِ لَحْمٌ – أَحَدَهُ  
فَوُضِعَ فِيمَهُ مَوْضِعُ فَمِهَا!

وَكَانَ يَتَكَبَّرُ فِي حَجَرِهِ.

وَيَقْرَأُ وَرَأْسَهُ فِي حَجَرِهِ، وَرِبَعاً كَانَتْ حَائِضًا.

وَكَانَ يَأْمُرُهَا وَهِيَ حَائِضٌ فَتَنَزَّلُ ثُمَّ يَبَاشِرُهَا، وَكَانَ يَقْبِلُهَا وَهُوَ  
صَائِمٌ.

وَكَانَ مِنْ لَطْفِهِ وَحَسْنِ خَلْقِهِ مَعَ أَهْلِهِ أَنَّهُ كَانَ يُمْكِنُهَا مِنَ الْلَّعْبِ،  
وَيَرِيهَا الْحَبْشَةَ، وَهُمْ يَلْعَبُونَ فِي مَسْجِدِهِ، وَهِيَ مُتَكَبَّرَةٌ عَلَى مُنْكِبِيهِ  
تَنْظَرُ.

وَسَابِقَهَا فِي السَّفَرِ عَلَى الأَقْدَامِ مَرْتَيْنِ.

وَتَدَافِعُهَا فِي خَرْوَجِهَا مِنَ الْمَنْزِلِ مَرْتَهِ.

وَكَانَ يَقُولُ: «خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لِأَهْلِهِ، وَأَنَا خَيْرُكُمْ لِأَهْلِي» رَوَاهُ  
الْتَّرمِذِيُّ وَقَالَ حَسْنٌ صَحِيحٌ [زادُ الْمَعَادِ ١٠٢/١ بِتَصْرِيفٍ].

## طيب الكلام

الكلم أهم عناصر الاتصال البشري.. وامتلاك القدرة على تطبيبه من أعظم مفاتيح القلوب.. وأقصر الطرق إلى اكتسابها.

ويكون طيب الكلام أوكد ما يكون على الزوج في معاشرته لأهله.. لأنه مفتاحه إلى قلبها وطاعتتها وجمال عشرتها.. وإذا كانت الصدقة على الأهل أولى من الصدقة على غيرهم.. فخير ما يتصدق به المسلم على أهله كلمة طيبة.. فقد أخبر ﷺ فقال: «والكلمة الطيبة صدقة» [رواه البخاري ومسلم].

أخي المسلم: من المعلوم أن أعظم ما يؤثر به الزوج على أهله هو اللسان.. وهذا يرجع في العمق إلى الطبيعة النفسية للنساء.. تلك الطبيعة المفعمة بالأنوثة والعاطفة ورقة الإحساس.. وهي كما هي مهيأة للقيام بأدوار لا غنى للبشر عنها.. فهي وعاء الأمومة التي تتراكم فيها كل قيم العاطفة إلى أبعد الحدود.

ومن هذا فإنه طبيعة المرأة هي ما يجعلها مشدودة إلى الأنس والاندماج إلى كل ما هو عاطفي ورقيق.. بل إنها ولشدة ميلها إلى ذلك تفقد اتزانها وعقلها في غالب الأحيان.. لتنساق وراء عاطفتها وغريزتها الحنونة.

وهذا كله يجعل النساء أشد ضعفاً.. وأكثر تعاطفاً مع الكلمة الطيبة.. والأسلوب الحكيم الجذاب!

فلو أن الزوج أتقن الخطاب مع زوجته في بيته! لاستعبدتها..

واكتسب قلبهما إلى الأبد !

فلين اللسان .. وعذوبة النطق .. وطلاوة الحديث .. وحلاؤه  
النداء .. وحسن السمر .. وجمال الوصف .. ورقة التعبير .. كلها  
مفردات للكلمة الطيبة التي تغمر الزوجة؛ ل تستخرج من أعماق أنوثتها  
المرهفة الرضا والقبول !

والكلمة الطيبة أخي الكريم ليست أدباً يدرس .. ولا منهاجاً  
يتعلم .. بل هي دفقة إخلاص للعشرة الزوجية بالمعروف .. تخرج ببراءة  
وصدق من فم الزوج تعبيراً عن المودة والمحبة للأهل ..

ومعالم تلك الكلمة لا تتحضر بل هي تظهر في كل سلوك يقوم  
به الزوج في بيته .. صغيراً كان أم كبيراً .. تظهر في ندائه لأهله إذ  
يناديهما بأحب الأسماء إليها .. بل ويدللها بما تحب وترضى إمعاناً في  
إظهار ودها وحبه لها كما كان رسول الله ﷺ يفعل مع عائشة إذ قال  
لها مرة: «يا عائش، هذا جبريل يقرئك السلام» فقالت: عليه  
السلام ورحمة الله وبركاته، ترى ما لا أرى، (تريد رسول الله ﷺ)»  
[رواه البخاري].

أخي إن البر شيء هين وجهه طليق ولسان لين

كما تظهر للعالم الكلمة الطيبة .. في مناسبات خاصة .. كلحظة  
الخروج .. والدخول أيضاً .. وعند الاستيقاظ .. وعند الأكل .. حيث  
يشعر الزوج أهله بقيمتها عند داعمه .. وبحاجته إليها عند قدومه ..  
وبراحته عند استيقاظه في أكنافها ..

كما قال الشاعر وهو يعبر عن شدة حبه:

وأول شيء أنت عند مهجتي  
وآخر شيء أنت عند هبوي

ويقول آخر وهو يعبر عن شدة شوقه لمحبوبه به عند القدوم:

وأعظم ما يكون الشوق يوماً  
إذا دنت الديار من الديار

ويقول آخر أيضاً:  
أمر على الديار ديار ليلى  
أقبل ذا الجدار وذا الجدار  
وما حب الديار شففن قلبي  
ولكن حب من سكن الديارا

### منحها المودة والحب

أفتر ما تكون الزوجة حين تونن بإخلاصه التام في حبها.. فهي حينئذ لا ترى في الحياة غيره.. وتصير بطبيعتها المفعمة بالعواطف أسيرة حبه.. تفديه بنفسها وذاتها وما تملك!

فالحب له أثر عظيم في نسج الروابط القوية بين الزوجين.. ولأجل ذلك شرع الزواج كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾ [الروم: ٢١].

ومن المعلوم أن الغيرة من أصعب صفات النساء، وهذه الصفة

عند التأمل مرتبط بالضعف الذي يسكن في أعماق النساء.. ضعف في العقل وآخر في البنية وكلاهما ينشأ عنهما ضعف في الحالة النفسية القابلة للاهتزاز في أبسط الحالات!

وهذا الضعف بدوره يولد في نفسية المرأة إحساساً بانعدام الأمان.. أو باحتمال ضده، فيظل هاجس انعدام الثقة كامناً في الزوجة.. أي زوجة يتترجم في شعور بالغيرة المفرطة.. وفي الشك والتقصي عن أحوال الزوج.

وعلاج هذا كله لا يكون إلا بالحب.. وإشعار الزوجة بقيمتها ومكانتها في قلب زوجها.. وأنه أحوج الناس إليها – ولن يستطيع الاستغناء عنها بحال.

وحيئذ فقط.. تشعر الزوجة بالأمان.. وتجاهد نفسها وتکابدها.. لتكون عند حسن ظن زوجها.. تود إسعاده بكل ما يرضيه ويسره ويفرحه.

فالحب واللوعة يمسح أسباب القلق والمحيرة اللتين تسكنان قلب المرأة، ولهذا كان رسول الله ﷺ حريصاً على هذا المفهوم في الحياة الزوجية.. فقد سُئل ﷺ: «من أحب الناس إليك؟» قال: عائشة. قيل: من الرجال يا رسول الله. قال: أبوها» [رواه البخاري ومسلم].

بل من شدة حرصه ﷺ على القيم النفسية التي توطد الحبة واللوعة في القلوب رخص في شيء من الكذب عند الحديث مع الزوجة..

فعن أم كلثوم بنت عقبة قالت: ما سمعت رسول الله ﷺ رخص في شيء من الكذب إلا في ثلات: «الرجل يقول القول يريد به

الإصلاح، والرجل يقول القول في الحرب، والرجل يحدث امرأته،  
والمرأة تحدث زوجها» [رواه مسلم].

أخي الكريم: واعلم أن مفردات الحب في الحياة الزوجية تتراكم في كل مناحيها..

فهي تفاعل روحي بينك وبين أهلك.. تتألف به النظارات العذبة.. والابحثاب الحاني.. في كل وقت وحين!

تتجلّى في الاهتمام بأهلك في مظهرها.. وجوهرها! وفي إعجابك بها.. وبأعمالها.. ولمساتها - كيما كانت - في طعامها.. وخدمتها لبيتها.. وذوقها في الترتيب والتحميم.

فالحب بكل مفرداته هو فضاء أنوثتها..

تسبح فيه؛ لتجد نفسها وتكتشف ذاتها..

ولا ترى من جميل ترد به جميلك إلا أن تنشر ورود السعادة في بيتك..

وتكون لك أجمل لباس.. كما كنت لها أجمل لباس!

والحب الخالص.. تتلاشى أمامه كل المشاكل والعقد النفسية.. لأنه يفرض على الزوج عدم النظر إلى سفاسف الأمور.. وتعمى عينه عن رؤية العيوب إلا ما يغضبه الله!

**وعين الرضا عن كل عيب كليلة**

**كما أن عين السخط تبدي المساوايا**

كما أن من مفردات حب الزوج لزوجته.. حب أذواقها.. وما تجده من اللباس وغير ذلك من المتع.. والحرص على معرفة ما تفضل له

في خاصة أمرها كبيرة وصغيرة.. بدءاً من الألوان.. ونهاية بالاختلافات والموهيات.. كما قال الشاعر:

## أحب لبها سود الكلاب

وقال آخر:

تالله ما الخيمات عنك يجلها

## قلبي ولكن في الخيام كرام

وقد كان رسول الله ﷺ كذلك مع نسائه، قال ابن القيم رحمه الله في زاد المعاد: وكان ﷺ إذا هويت عائشة شيئاً لا محذور فيه تابعها عليه.

الحنان والتفاعل العاطفي

فإذا كان الحب هو مفتاح قلب الزوجة.. فإنه لا يكون كذلك إلا إذا كان مزوجاً بلمسات حانية يشعر بها الزوج أهله بمدى حرصه عليها ورحمته بها.. وتأمل في قول الله جل وعلا: ﴿وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَحْمَةً﴾ ففي الآية جمع بين خصائص كليهما مدار سعادة البيوت وسكتيتها!

فالآن ما يرتبط حب الزوج لأهله بمحامها في ذاتها وصفاه! لكن الرحمة ترتبط بنفسها وإنما فالزوج حين يحن على زوجته وييادها الشعور بالحرس والفيض الحاني كأنه ينظر إليها على أنها أخته.. وأم أبنائه وله عليها بحكم إسلامها حقوق واجبة قبل وجوها بعقد

الزوجية. وكيف وقد زاد هذا العقد حقوقاً أخرى مستجدة! فذاك ما يجعل الزوج رحيمًا بأهله.. يظهر لها اهتمامه وتقديره بمزيج من الرحمة والحب والوفاء!

ولأجل ذلك.. فهو يشاركتها الهموم التي تنتابها.. كما يواسيها في حزنها ويشاركتها مسراها وأفراحها.. ويزداد اهتمامه بها في لحظات ضعفها كحال المرض أو الحمل أو نحو ذلك.. بل إن اهتمامه بها ليظهر في خدمتها أحياناً.. ومشاركتها في أعمال البيت بما تمليه الظروف والأحوال دونما تضييع لمبدأ القيام الذي هو صفة الزوج الصالح.. قالت عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله ﷺ في مهنة أهلـه، فإذا حضرت الصلاة خـرج إلى الصـلاة»  
[رواه البخاري].

وقالت أيضًا: «كان ﷺ يخيط ثوبه، ويخصف نعله»  
[رواه الترمذى].

## المهدية

ومن أعظم الوسائل التي يكتسب بها قلب الزوجة، بل وأسهلها: المهدية.. وقد قال ﷺ: «**تَهَادُوا تَحَابُوا**»، وفيه ما يدل على أن المهدية وسيلة للقلوب واستجلاب مودتها.. وهذا واقع معاش.. فالهدية ضرب من ضروب الإحسان وفيها من التقدير والاحترام والعناية ما لا يخفى بخلاف الصدقة والإحسان المجرد فهو وإن كان لله إلا أنه غالباً ما يكون بداع الشفقة والرحمة.. أما المهدية ففيها معنى زائد عن ذلك

وهو إشعار المهدى إليه بنوع خاص من التقدير والاحترام.  
وهنا لابد من الإشارة إلى نقطة مهمة ألا وهي أسلوب المهدية..  
فإن أسلوب تقديم المهدية وحسن اختيارها له وقع كبير في النفس أكبر  
من المهدية نفسها.

### الاحترام والتقدير

ومن مفاتيح كسب ود الزوجة وحبها: تقديرها واحترامها في  
نفسها.. ولدها، وأهلها وصديقاتها.

فأما احترامها في نفسها فيشمل تقدير رأيها وكلامها.. واحترام  
حقوقها الشخصية في المأكل والمشرب والملبس وغير ذلك، وقضاء  
حوائجها بحسب القدرة والاستطاعة.. واحترام مكانتها في البيت بما  
يتتيح لها مباشرة مسؤولياتها التربوية والزوجية بنجاح.

ويختلط من يظن من الرجال أن كفاية المرأة في طعامها وفراشها  
جديدة باستدلال الاحترام من وجداها.. لأن المرأة كما أسلفنا تؤثر  
فيها العاطفة أكثر من تأثير الطعام والشراب والإحسان المادي عموماً  
ولذلك فهي أكثر تعاطياً وتفاعلًا مع التقدير والاحترام الذي تجده من  
زوجها في البيت وخارجه، ومن ذلك:

احترامها بين أبنائها: فالأنباء أمانة في عنق الزوجين معًا،  
ويتقاسمان معًا مسؤولية تربيتهم وتنشئتهم النشأة الصالحة، ولهذا لابد  
من حفظ هيبة الأبوة والأمومة في قلب الأبناء.. وهذا أيضًا مسؤولية  
الزوجية معًا، وهي في نفس الوقت وسيلة لاكتساب ود الزوجة

واحترامها، وذلك بتربية الأبناء على احترام الأم وتقديرها وبهـا كما أمر الله جل وعلا.. وعدم الخلط بين المشاكل أو الخلافات الزوجية التي تستجد أحياناً وبين وجوب طاعة الأبناء لأمهـم.. وتفانيـهم في حبـهم وتقديرـها.. – وهذا لابد – يترك أثـراً حميـداً على نفس الزوجة وتظل مهماً كانت الخلافـات ترعـي هذا التقدير.. وتنـتـفـاعـلا عاطـفـياً مع مقتضـياتـه.. ومن مفردـاتـ التـقدـيرـ أيـضاً: احـترـامـ أـهـلـ الزـوـجـةـ وأـقـرـائـهاـ، وإـكـرامـهـماـ بـالـمـالـ وـالـصـلـةـ وـالـهـدـيـةـ وـنـحـوـ ذـلـكـ، ماـ يـجـريـ بـهـ الـعـرـفـ وـتـسـمـحـ بـهـ الـاسـطـاعـةـ.. فـإـنـ ذـلـكـ مـنـ أـعـظـمـ دـوـاعـيـ سـرـورـ المـرـأـةـ وـسـعـادـهـاـ.. وـمـنـ أـقـرـبـ الـطـرـقـ إـلـىـ اـكـتسـابـ وـدـهاـ وـحـبـهاـ.

وعن أسماء بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنـهـماـ قـالـتـ: «قـدـمـتـ عـلـيـ أـمـيـ وـهـيـ مـشـرـكـةـ فـيـ عـهـدـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ فـاستـفـتـيـتـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ قـلـتـ: قـدـمـتـ عـلـيـ أـمـيـ وـهـيـ رـاغـبـةـ، أـفـأـصـلـ أـمـيـ؟ـ قـالـ: نـعـمـ، صـلـيـ أـمـكـ»ـ [رواه البخاري ومسلم].

## استشارتها في الأمور

ومـاـ يـضـفـيـ مـلـحـ السـعـادـةـ عـلـىـ الـحـيـاةـ الـزـوـجـيـةـ فـيـ الـبـيـوتـ اـسـتـشـارـةـ الـزـوـجـ لـأـهـلـهـ فـإـنـ ذـلـكـ مـنـ شـأنـهـ أـنـ يـوـطـدـ الـحـبـ وـالـمـوـدةـ بـيـنـهـمـاـ وـأـنـ يـشـعـرـهـمـاـ بـالـوـحـدـةـ وـالـأـلـفـةـ فـيـ مـفـرـدـاتـ الـمـعـيـشـةـ وـمـصـيـرـهـاـ مـهـمـاـ كـانـ أـمـرـهـ!

والـاستـشـارـةـ فـيـ الـأـمـورـ مـنـ أـسـبـابـ بـنـاحـهـاـ وـتـحـصـيلـهـاـ كـمـاـ قـالـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ: «ـمـاـ خـابـ مـنـ اـسـتـخـارـ، وـلـاـ نـدـمـ مـنـ اـسـتـشـارـ»ـ وـهـيـ

فيما يتعلق بالحياة الزوجية وما يتعلق بها من أسباب تحصيل العشرة بالمعروف ودوم المودة.

بل إن رسول الله ﷺ كان يستشير أهله في أمور لا علاقه لها بالحياة الزوجية بل هم الأمة كلها كما وقع في صلح الحديبية، إذ لما فرغ رسول الله ﷺ من كتابة الصلح قال لأصحابه: «**قوموا فانحرروا ثم احلقوا**»، فلم يقم رجل، حتى قالها ثلاث مرات. فلما لم يقم منهم أحد، دخل على أم سلمة زوجته رضي الله عنها، فذكر لها ما لقي من الناس. فأشارت عليه أم سلمة قائلة: يا رسول الله، أتحب ذلك، اخرج ثم لا تكلم أحداً منهم كلمة حتى تنحر بدنك – أي ضحيتك – وتدعوا حالتك فيحلقك، فخرج فلم يكلم أحداً منهم حتى فعل ذلك، فلما رأى المسلمين ما صنع النبي ﷺ، قاموا عجلين، ينحرون هديهم ويحلقون» [رواه البخاري].

ثم إن استشارة الزوج لأهله فيه من التقدير والاحترام ما لا يخفى! لا سيما إذا كان الزوجان في وحدة المصير. والتاج.. سلباً كان أم إيجاباً.. فهذا ما يجعل المرأة مخلصة في بذل جهدها لإبداء الرأي الصائب الذي يعود بالخير على الجميع.

### التغاضي عن سلبياتها

وهو مبدأ لاستدامة الحياة بين الزوجين؛ فكلاهما بشر يصيب ويخطئ، ولابد لكل منهما أن يخطئ في حقوق صاحبه. وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «**لا يفرك مؤمنة إن كره منها**

**خلقًا رضي منها آخر» [رواه مسلم].**

وفي هذا إرشاد لكل زوج لفقه عشرة الزوجات.. والصبر على أخطائهم وشطحاتهم.. والنظر إلى الأمور من الزوايا كلها.. والموازنة بين قبيحها وحسنها.. وهو ما أشار إليه الرسول ﷺ بقوله: «إن كره منها خلقًا رضي منها آخر».

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «استوصوا بالنساء خيراً، فإن المرأة خلقت من ضلع أعوج، وإن أعوج ما في الضلع أعلى، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء» [رواه مسلم].

وخلق العفو والتغاضي عن الزلات من أرفع الأخلاق وأعلاها.. بل ذهب كثير من العلماء إلى أن تعريف الخلق الحسن هو: العفو وكظم الغيظ والحلم.  
من ذا الذي ما ساء فقط ومن له الحسنى فقط

وهذا رسول الله ﷺ يقع بينه وبين عائشة رضي الله عنها كلام حتى دخل أبو بكر حكماً بينه وبينها، فقال رسول الله ﷺ: «تكلمي أو أنكلم؟» فقالت: تكلم أنت، ولا تقل إلا حفأ!

فلطمها أبو بكر رضي الله عنه حتى أدمى فاها! وقال: أو يقول غير الحق يا عدوة نفسها!

فاستجارت برسول الله ﷺ وقعدت خلف ظهره!

فقال النبي ﷺ: «إنا لم ندعك لهذا، ولم نرد منك هذا»

[رواه البخاري].

فتأمل كيف انتقد رسول الله ﷺ أسلوب أبي بكر رضي الله عنه.. إذ ليس من خلقه أن ينتقم لنفسه من الناس فكيف مع أهله.. وهو خير الناس لأهله!

## مراجعة حقها في الفراش

ومن أفعى الوسائل لاستدامة السعادة الزوجية واكتساب ود الزوجة مراجعة حقها في الزينة والفراش وهذا يقتضي أمرين:

**الأول:** التزين لها بما يناسب حسن العشرة ويدسم الألفة.. فإن الزوجة تكره من زوجها شعثه وعدم اهتمامه بذاته ونظافته وهندامه؛ لأن ذلكم يؤذيها.. و يجعلها تعافه وتكره.. وقد دخل على أمير المؤمنين عمر زوج أشعث أغبر ومعه امرأة وهي تقول: لا أنا ولا هذا يا أمير المؤمنين، فعرف كراهية المرأة لزوجها.

فأرسل الزوج ليستحم، ويأخذ من شعر رأسه، ويقلم أظافره، فلما حضر أمره أن يقدم من زوجته فاستغرقه، ونفرت منه، ثم عرفته، فقلبت به، ورجعت عن دعواها، فقال عمر: وهكذا فاصنعوا لهن، فوالله إنهن ليحببن أن تزينوا لهن، كما تحبون أن يتزين لكم» [كيف تسعد زوجتك / محمد عبد الحليم حامد / ص ٧٦].

**والثاني:** حفظ حقها في الفراش والمعاشرة الزوجية، فإن ذلك من دواعي النكاح ومقتضياتها، وهو حق على الزوج بالإجماع، وهو

أوجب عليه من النفقة على أهله.

وقد قال رسول الله ﷺ لعبد الله بن عمرو بن العاص حين هجر زوجته: «صم وأفطر، ونم وقم، فإن جسدك عليك حقاً، وإن عينك عليك حقاً، وإن لزوجك عليك حقاً، وإن لزورك عليك حقاً» [رواه البخاري].

وعن السائب بن جبير مولى ابن عباس رضي الله عنهما قال: ما زلت أسمع حديث عمر رضي الله عنهما أنه خرج ذات ليلة يطوف المدينة، وكان يفعل ذلك كثيراً، إذ مر بامرأة من نساء العرب مغلقة عليها بابها، وهي تقول:

تطاول هذا الليل واسود جانبه  
وطال على ألا خليل الاعبه  
فوالله لو لا الله أني أراقبه  
لحرك من هذا السرير جوانبه  
ولكن ربي والحياء يكفني  
وأكرم بعلبي أن توطأ مراكبه

ثم تنفست الصعداء، وقالت: لها على عمر بن الخطاب وحشتي وغيبة زوجي عني، وعمر واقف يسمع قولهما، فقال لها عمر: يرحمك الله، ثم وجه إليها بكسوة ونفقة، وسأل عنها، فقيل له: هذه فلانة زوجها غائب في سبيل الله، فكتب لها أن يقدم عليها زوجها، ثم دخل على حفصة، فقال يا بنية، كم تصبر المرأة عن زوجها؟ قالت: سبحان الله! مثلك يسأل مثلي عن هذا؟

قال: لولا أني أريد النظر لل المسلمين ما سألك.. قالت: خمسة

أشهر – ستة أشهر، فوقت للناس في مغازيمهم ستة أشهر، يسيرون شهرًا، ويقيمون أربعة أشهر، ويسيرون راجعين شهرًا» [سير ومناقب عمر – ابن الجوزي ص ٨٣].

### تفهم الحالات النفسية

ومن أعظم مفاتيح اكتساب ود الزوجة وحبها.. فقه نفسيتها وسلوكها وأحوالها.. فالمراد عموماً تختلف عن الرجل في تكوينها النفسي والجسدي ولذلك تأثير بالغ على طبيعتها وصفاتها.. فهي في أثناء الحيض والحمل والنفاس ونحو ذلك بمعطض نفسي غريب يشوبه تطور مفاجئ في سلوكيات عديدة جديدة على الزوج.. وما لم يتفهم الزوج الأعراض النفسية التي تفرزها حالة الحيض مثلاً، فإنه لن يستطيع التعاطي مع الأحوال المستجدة في سلوك المرأة.

فقد تستقدر رائحته – على طبيعتها وعدوتها – لا لأنه حفًا مستقدر.. ولكن، لكونها تعيش حالة نفسية أفرزتها حالة حيض أو حمل أو نحو ذلك، وهذا المزاج.. هو مزاج فاسد يشوب المرأة أحياناً ولعله من معاني قوله جل وعلا: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى﴾.

وهذه الأحوال النفسية للمرأة ثابتة لدى علماء النفس بالتتابع والتجربة!

وهي مشهورة عبر الأزمان.. وفقها مما يجنب الزوج تبعات الاستعجال وسوء الفهم.

وهناك أيضًا صفات عامة في النساء لابد من مراعاتها في العشرة الزوجية، فمن ذلك الغيرة، وكفران العشرة! فهذا مما يغلب على النساء الاتصاف به. ولا حيلة للرجال بحال على محو هذه الصفات – ولكن بالصبر والحلم والتفهم!

فعن أنس رضي الله عنه قال: أهدى بعض نساء النبي له قصعة فيها ثريد، وهو في بيته بعض نسائه فضررت عائشة يد الخادم، فانكسرت القصعة، فجعل النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه يأخذ الثريد ورده في قلب القصعة، ويقول: «**كلوا، غارت أمكم**»

ثم حبس الخادم حتى أتى بقصعة من عند التي هو في بيتها، فدفع الصفحة التي كسرت صفحتها» [رواه البخاري].

ولا شيء يمكن أن يقارن بحمل الزوج على زوجته في عموم تصرفاته.. فإن الحلم أرفع درجات الرفق.. والرفق ما كان في شيء إلا زانه.. ولا نزع من شيء إلا شأنه!

### خاتمة

أخي المسلم: كانت هذه لمحات سريعة توضح لك المنطلقات الأساسية للعلاقة الزوجية الناجحة.. وتحقيق تلك المنطلقات لا يستلزم منك شيئاً يثقل كاھلک.. بل كلها أخلاق تساھم بها في سعادتك.. وأھلک وبيتك، وفي الوقت نفسه تؤدي المسؤولية الملقة على عاتقك في الحياة الزوجية على أكمل وجه.

فأنت تدرك أن خيرية الناس تتجلی في سمو أخلاقهم ومعاملاتهم في أهليهم..

وكلما كان العطاء الأخلاقي في البيت أمسى.. كانت سعادته وصلاحه أجمل وأهدى.. لأن السعادة مدارها على الإيمان.. فكلما كان إيمان المسلم أكمل كانت سعادته وانشراح صدره أفسح.. وكمال الإيمان مع كمال الخلق في الأهل ومع الناس.. وقد قال ﷺ: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً، وخياركم خياركم لنسائكم» [رواه الترمذی، وقال: حديث حسن صحيح].

وصلى الله على نبینا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعین.

\*\*\*